
• Einbildung oder 
Vergeistigung

www.mazdaznan.eu

Mazdaznan
Themenschwerpunkt: Bewusstsein

• Gute und schlechte 
Gewohnheiten

Die guten Gewohnheiten des täglichen Lebens müssen wir pflegen. Sie bedürfen der Pflege, 
während schlechte Gewohnheiten von selbst wachsen wie das Unkraut auf einem Feld, das sich 
selbst überlassen bleibt. In dem Augenblick, da wir aufhören, die guten Gewohnheiten zu pflegen, 
setzen wir uns schlechten Einflüssen aus. Das Wertvolle kann nicht für sich selbst sorgen, man 
muss ihm sorgfältige Pflege angedeihen lassen. Das liegt in der Natur der Sache; nicht, weil das 
Gute leicht schlecht wird, sondern weil es leicht vom Schlechten verdrängt wird, wie man es beim 
Queckengras sieht, das in einen gut gepflegten Rasen eindringt.

Die guten Gewohnheiten entspringen den 
guten Eigenschaften, die uns anvertraut 
worden sind zu dem Zweck, dass wir sie 
ausnützen. Wir müssen sie zunächst erk
ennen und dann bekennen, dass sie zu uns 
gehören, wenn auch nicht zu unserer Indi
vidualität im Herzen, so doch zu unserer 
körperlichen Erscheinung, der sie den Weg 
der Entwicklung erleichtern sollen. Wir dür
fen sie also nicht vernachlässigen oder gar 
unterdrücken, sondern müssen sie einset
zen – uns selbst zur Freude und zum Segen 
und unserer Umgebung als Beispiel zur Na
cheiferung.

Erst wenn wir lernen, die vielfältigen Gelegenheiten, die sich uns Tag für Tag bieten, mehr zu un
serer Förderung auszunutzen, erkennen wir weitere und größere Gelegenheiten in unserer Umge
bung, aus denen wir Nutzen für uns und auch für andere ziehen können, und werden das, was die 
Menschheit braucht, nämlich bewusste Menschen.

Was nutzt uns das Leben, wenn wir nicht verstehen, uns jetzt, in dieser Gegenwart, seinen vollen 
Wert zu eigen zu machen! Erarbeiten wir uns den Wert des gegenwärtigen Lebens, dann erschließt 
es uns die unendlichen Schätze der Ewigkeit von selbst, die sich in der Gegenwart greifbar ver
wirklichen lassen. Deshalb brauchen wir Menschen, die alle Möglichkeiten des Lebens erfassen.

Jetzt ist die Gegenwart, die ihre eigenen Gesetze, Rechte und Pflichten, ihr eigenes Denken und 
ihren eigenen Zeitgeist hat. Was vorher war, müssen wir alles wissen, um unsere daraus ge
wordene Gegenwart zu verstehen. Aber die Gegenwart müssen wir selbst gestalten. Alles in der 
Vergangenheit Gewesene steckt auch in uns – aber wir wissen es nicht mehr, weil wir unsere 
Herkunft vergessen haben. Kein Wunder, dass wir dann die Gegenwart nicht verstehen, sie nicht 
meistern, sie nicht ausschöpfen!

Der bewusste Mensch braucht Religion oder Führung aus sich selbst heraus zum Fortschritt auf 
dieser Welt und in diesem gegenwärtigen Leben. Wer das nicht erkennt, passt nicht in die neue 
Zeit mit dem neuen Denken und wird deshalb geführt von den Gesetzen der Begrenzung, des 
Zwangs und der uralten Autoritäten. Der bewusste Mensch aber hat sich auf das in ihm niederge
legte Gesetz zu besinnen und mit dessen Hilfe die in ihm niedergelegten Werte aus sich herauszu
holen und sie in den Dienst des Ganzen zu stellen. Das verlangt der Zeitgeist von ihm und dann 
hat er auch kein Verlangen nach den Reichtümern anderer. Das ist der Sinn des gegenwärtigen 
Lebens: dass alles Gegenwärtige seinen vollen Wert, seinen inneren Reichtum, seine Gaben und 
Fähigkeiten so vollkommen wie nur möglich offenbare und dass aus diesen Offenbarungen eine 
neue, noch vollkommenere Gegenwart herauswachse.

Die einzige wirkliche Hilfe in jeder Lage sind unsere eigenen Fähigkeiten und Talente. Deshalb darf 

sein

der Mensch, der sich behaupten will, auch nicht mehr das Geld, sondern muss seine Arbeitskraft 
als Kapital ansehen, die allein Werte schafft. Er wünscht sich deshalb auch nicht mehr Reichtum, 
sondern nützliche, praktische und wertvolle Arbeit, bei der er seine Fähigkeiten und Gaben zum 
Fortschritt auf allen Gebieten des Lebens einsetzen kann.

Durch Selbstbeherrschung und Bemeisterung des Körpers werden wir uns nach und nach der 
inneren Führung oder der Führung aus uns selbst heraus bewusst, in der das Geheimnis unserer 
Kraft, unseres Erfolgs und unseres Glücks liegt. Vertrauen wir uns dieser eigenen inneren Führung 
selbst in den kleinen Dingen des täglichen Lebens an, dann können wir nicht mehr fehlgehen. Nur 
wer im Kleinen treu ist, kann auch im Großen treu sein.

Je einfacher wir leben, je mehr wir alle Vorgänge des täglichen Lebens auf das Prinzipielle, Gr
undsätzliche zurückführen und mit Verständnis und Erkenntnis erfüllen und leiten, umso eher und 
umso leichter wird uns die Selbstbeherrschung zur Selbstverständlichkeit oder zu einer guten 
Gewohnheit. Von Tag zu Tag entdecken wir selbst mehr und mehr die Wahrheit der Dinge, anstatt 
von anderen Beweise zu erwarten, und erkennen zugleich, dass wir immer origineller, individueller 
und schöpferischer im Denken, Reden und Handeln werden und dass die Welt der Erscheinungen, 
wie die Natur sie vor uns stellt, nur das Spiegelbild unseres eigenen Wesens ist, in dem der ewig
wirkende Gottgedanke das Urbild niedergelegt hat.

Solches Selbstbewusstsein, solche Erkenntnis und Selbsterkenntnis erreichen wir nur, wenn 
wir unsere ganze Aufmerksamkeit der Gegenwart und den gegenwärtigen Notwendigkeiten zu
wenden. Macht der Geistestrieb in unserem Herzen einen Wunsch rege, dann müssen wir den 
Wunsch mit unserem Willen unterstützen, ihn mittels des Eingebungssinns dem Denkwesen zuleit
en, ihn verständig und vernünftig überschlagen und mit Hilfe des Verwirklichungssinns im rechten 
Geiste ausführen. Es genügt also nicht, nur Schönes und Edles zu denken und sich in Gedanken 
ein hohes Ziel zu stecken, sondern wir müssen dem Geiste im Herzen unsere Kräfte und Fähig
keiten zur Verfügung stellen, damit die Gedanken Wirklichkeit werden oder durch schöpferisches 
Handeln Gestalt und Form annehmen.

Dazu bietet sich aber nicht nur hier und da oder bei außergewöhnlichen Verhältnissen Gelegen
heit, sondern Tag für Tag mit jedem neuen Morgen. Deshalb müssen wir uns, sobald wir uns am 
Morgen erhoben haben und durch unsere Übungen gegangen sind, mit Leib und Seele auf unser 
Tagewerk einstellen oder konzentrieren. Dadurch sammeln sich schon alle Intelligenzen und Ener
gien auf ihr Ziel und wir vollziehen alles Notwendige mit Lust und Liebe, leicht und genau, sodass 
der Erfolg sicher ist und uns der gerechte Lohn wird. Wer aber mit Unlust und zerfahren an die 
Arbeit geht, vergeudet seine Kräfte und hat Misserfolg.

Für den, der höher steigen will, ist konzentrierte Arbeit ein Bedürfnis und eine Freude und niemals 
eine Last. Er hat auch nicht das Gefühl, dass die Arbeit ihn knechtet, sondern ist dankbar für das 
Vorrecht, seine Kräfte, Fähigkeiten und Gaben für nützliche Zwecke einsetzen zu können, und 
erblickt darin ein Mittel zu seiner materiellen, spirituellen und intellektuellen Entwicklung und einen 
Schritt in die Richtung der Vollkommenheit. Durch konzentrierte Arbeit schaffen wir uns nicht nur 
unser eigenes Heil und unsere eigene Befreiung aus den Ketten der rückständigen Umgebung, 
sondern geben ein Beispiel für alle unsere Mitmenschen.

So werden wir zu höheren und größeren Aufgaben und Taten und in Reiche geführt, die der be
grenzt Denkende nicht finden und sich nicht erschließen kann, es sei denn, er erwacht auch zum 
Bewusstsein seiner selbst oder der Gottesintelligenz in seinem Herzen.•

Von Dr. O. Z. Hanish. 
Auszüge aus Mazdaznan-Atem- und Gesundheitskunde.



Oder: „Von der Notwendigkeit, mit beiden Füßen auf der Erde zu stehen“

Unser Körper ist vollkommen in seiner 
Anlage. Aber wir sind noch nicht fähig, 
all das Gute, das in ihm verborgen ist, 
zu erkennen. Viele haben ihren Körper, 
der uns doch gleich einem Heiligtum 
sein sollte, so vernachlässigt, dass 
sie sich ihm gegenüber keiner Pflich- 
ten mehr bewusst sind, ihn geradezu 
als ein notwendiges Übel betrachten 
und sich in Reiche verlieren, aus de-
nen eine Rückkehr schwer möglich 
ist. Dabei überentwickeln sie ihre Ein-
bildungskraft so stark, dass sie den 

Boden unter den Füßen verlieren und wähnen, geistige Wesen zu sein. Dass sie 
dabei aber keine geistigen Fähigkeiten entwickeln, sondern in Wirklichkeit nur ihre 
Einbildungskraft steigern, ist ihnen nicht bewusst.

Auf den unteren Entwicklungsstufen gebraucht der Mensch vorwiegend die Einbildungs- 
kraft und lässt sich von ihr so lange leiten, bis er seine Sinne höher entwickelt hat, und 
selbst dann ist er immer noch geneigt, die Vorstellungen, die er sich einbildet, für einen 
Ausdruck seiner Vergeistigung zu halten, anstatt auf dem Boden der Wirklichkeit zu blei-
ben und sich den Fortschritt Tag für Tag zu erarbeiten. Bevor er sich der falschen Rich-
tung gewahr wird, beschäftigt er sich mit Dingen, die mit gesundem Menschenverstand 
nichts mehr zu tun haben.

Daher besitzen viele Menschen mehr Einbildungskraft, als für die Entwicklung ihrer fei-
neren Sinne förderlich ist. Alle zwölf Sinne müssen aber gleichmäßig entwickelt sein, 
wenn wir imstande sein wollen, die Dinge so zu begreifen, wie sie in Wirklichkeit sind, 
und dazu muss das Gehirn im Zustand des Gleichgewichts sein. Sich einzubilden, der 
Mensch sei ein rein geistiges Wesen, ist ein ebenso großer Irrtum, wie anzunehmen, er 
sei ein rein materielles Wesen. Die geistige und die materielle Seite machen zusammen 
das menschliche Wesen aus. Wer aber nur die eine Seite anerkennt, verrät eine einseitig 
entwickelte, unausgeglichene Gehirnverfassung und verläuft sich dann in Begriffe und 
Anschauungen, die sich mit den wirklichen Verhältnissen nicht vereinbaren lassen und 
daher Widerspruch, Widerstand, Gewalt, Streit und Kampf herausfordern, also friedliche 
Zustände unmöglich machen.

Als Kinder der Natur ist es daher unsere Pflicht, uns allseitig zu entwickeln, nicht aber 
einseitig. Es ist ganz gut und schön, alles Mögliche über Himmel und Hölle zu wissen; 
aber jetzt ist doch das Wichtigste für uns, uns über das gegenwärtige Leben auf dieser 
Erde in jeder Beziehung auszukennen und seinen Anforderungen gerecht zu werden. 
Das spätere Leben wird seine eigenen Anforderungen haben, die wir hier gar nicht erfül-
len können. Lernen wir uns selbst und die Schönheiten dieses Lebens besser kennen, 
dann werden wir auch ein sogenanntes künftiges Leben zu würdigen verstehen.

Schon der Heiland sah sich genötigt, die Jünger, seine Schüler, hierauf hinzuweisen, die 
ihn bestürmten, er möchte ihnen doch etwas über das geistige oder künftige Leben sa
gen. Er sagte zu ihnen: „Wie könnt ihr das geistige oder künftige Leben begreifen, wenn 
ihr nicht einmal die grundlegenden Verhältnisse dieses Erdenlebens begreift!“

Die Schönheit dieses Lebens liegt darin, dass wir unsere besonderen Gaben, Fähig
keiten, Talente und Eigenschaften kennen und zu unserem Fortschritt ausnutzen. Je 
mehr Fortschritte wir in dieser Beziehung machen, umso klarer erkennen wir das große 
Naturgesetz, dass nicht zwei Wesen einander gleich sein können, wenn sie sich auch 
ähnlich sein mögen. Dann lernen wir auch die anderen besser verstehen und ihre Eigen
heiten anerkennen, anstatt dass wir versuchen, ihnen unsere Eigenheiten aufzudrän
gen, womit wir nur unsere Unkenntnis beweisen würden.

Alle Menschen haben ihre besonderen Eigentümlichkeiten oder ihre charakteristischen 
Eigenheiten, durch die sie sich voneinander unterscheiden und die sie nicht etwa able
gen, sondern pflegen und vervollkommnen sollen; denn darin liegt der besondere Wert 
jedes Menschen. Wir sollen unsere Eigenheiten kennen und sollen lernen, von ihnen 
zu unserer Entwicklung Gebrauch zu machen. Dann werden wir einsehen, dass wir in 
Wirklichkeit nichts aufzugeben haben, sondern dass uns alles, selbst unsere Eigenhei- 
ten, zum Besten dienen.

Nur wenn wir den kleinen Dingen 
im Alltagsleben Aufmerksamkeit 
schenken und die kleinen Pflicht
en tagtäglich sorgfältig erfüllen, 
wird die Natur ihr Schatzhaus 
vor uns öffnen und dessen Fülle 
vor uns ausbreiten. Meist sind wir 
aber zu ungeduldig, um uns mit 
Kleinigkeiten abzugeben, und set
zen dadurch die Ursache dafür, 
dass wir unser vorgestecktes Ziel 
in diesem Leben nicht erreichen. 
Wir streben nach Hohem und wol
len Großes leisten, vergessen aber dabei, dass auch ein großes Bauwerk nur dadurch 
zustande kommt, dass viele kleine Steine sorgfältig aufeinander gesetzt werden. Selbst 
die riesigsten Gebäude setzen sich aus lauter kleinen Teilen zusammen. Der Grund für 
unsere falsche Einstellung ist, dass unser Nervensystem ungleichmäßig entwickelt ist, 
dass daher unsere Sinneswerkzeuge einseitig arbeiten und unser Urteil einseitig oder 
voreilig ist. Das uns fehlende innere Gleichgewicht oder die Ausgeglichenheit kann uns 
nur dadurch werden, dass wir uns Tag für Tag bemühen, im Kleinen treu, gewissenhaft 
und sorgfältig zu sein.

Auszüge aus Mazdaznan-Atem- und Gesundheitskunde. 
Ausgewählt und bearbeitet von Jens Trautwein.

Bilder: Adobe Stock: ©  goodluz, © Muhammad, © roberto, © encierro, © Asimabbas

MAZDAZNAN Atem- und Gesundheitskunde
Das Standardwerk der Atemkunde mit vielen Atemübungen, die 
der körperlichen Gesundheit und der geistigen Weiterentwick
lung dienen. Reinigung des Blutes, Stärkung des Nervensys
tems, Entwicklung der Sinne, Entspannung und Konzentration 
durch eine vertiefte und bewusste Atmung.

Die MAZDAZNAN Atem- und Gesundheitskunde gibt es als: 
• Buch (Print) • E-Book (PDF) • Hörbuch (MP3)

MAZDAZNAN Selbstdiagnostik
Jeder Mensch ist individuell und doch basiert jeder Mensch auf 
den gleichen Konstitutionen – materiell, spirituell, intellektuell. 
Das Zusammenspiel dieser drei Prinzipien macht unser Denken, 
Reden und Handeln aus und bestimmt unsere körperlichen, 
emotionalen und geistigen Stärken und Schwächen. Durch die 
Selbstdiagnostik lernen wir uns selbst und andere besser kennen 
und entdecken Möglichkeiten, die eigenen Stärken und Schwä
chen auszugleichen und die der anderen besser zu verstehen.

Die Mazdaznan-Lebenskunde wurde Anfang des 20. Jahrhunderts von Otoman Z. Hanish 
begründet und verbreitet. Durch die Kraft der Gedanken, die Pflege des bewussten Atems, 
eine individuelle Ernährung und die Anwendung natürlicher Heilmittel soll jeder Menschen 
dazu inspiriert werden, ein gesundes, bewusstes und sinnerfülltes Leben zu führen.

Mazdaznan (sprich: „Masdasnan“) ist die Abkürzung für das altpersische Wort  
„Mazdayaznan“ und bedeutet „Meistergedanke“ oder „der Gedanke, der alles meistert 
und alles umfasst“: den Gedanken, das Wort und die Tat. 

Lernen Sie die Mazdaznan-Atem-, Drüsen- und Harmonie- 
Übungen unter fachkundiger Anleitung kennen. In Seminaren vor 
Ort oder in Online-Formaten vermitteln erfahrene Referenten die 
Mazdaznan-Lehre in Theorie und Praxis.

Besuchen Sie unsere Website: https://mazdaznan.eu

Dort können Sie Medien bestellen und sich zu den Online-Kur
sen anmelden. Zudem finden Sie weiterführende Informationen 
über die Mazdaznan-Lebenskunde und zahlreiche persönliche 
Erfahrungsberichte.

Impressum: Mazdaznan-Verlag 
Zur Ziegelhütte 13, 76228 Karlsruhe, verlag@mazdaznan.de

ANZEIGE

Einbildung oder Vergeistigung



hen“

Unser Körper ist vollkommen in seiner 
Anlage. Aber wir sind noch nicht fähig, 
all das Gute, das in ihm verborgen ist, 
zu erkennen. Viele haben ihren Körper, 
der uns doch gleich einem Heiligtum 
sein sollte, so vernachlässigt, dass 
sie sich ihm gegenüber keiner Pflich- 
ten mehr bewusst sind, ihn geradezu 
als ein notwendiges Übel betrachten 
und sich in Reiche verlieren, aus de
nen eine Rückkehr schwer möglich 
ist. Dabei überentwickeln sie ihre Ein
bildungskraft so stark, dass sie den 

Boden unter den Füßen verlieren und wähnen, geistige Wesen zu sein. Dass sie 
dabei aber keine geistigen Fähigkeiten entwickeln, sondern in Wirklichkeit nur ihre 
Einbildungskraft steigern, ist ihnen nicht bewusst.

Auf den unteren Entwicklungsstufen gebraucht der Mensch vorwiegend die Einbildungs- 
kraft und lässt sich von ihr so lange leiten, bis er seine Sinne höher entwickelt hat, und 
selbst dann ist er immer noch geneigt, die Vorstellungen, die er sich einbildet, für einen 
Ausdruck seiner Vergeistigung zu halten, anstatt auf dem Boden der Wirklichkeit zu blei
ben und sich den Fortschritt Tag für Tag zu erarbeiten. Bevor er sich der falschen Rich
tung gewahr wird, beschäftigt er sich mit Dingen, die mit gesundem Menschenverstand 
nichts mehr zu tun haben.

Daher besitzen viele Menschen mehr Einbildungskraft, als für die Entwicklung ihrer fei
neren Sinne förderlich ist. Alle zwölf Sinne müssen aber gleichmäßig entwickelt sein, 
wenn wir imstande sein wollen, die Dinge so zu begreifen, wie sie in Wirklichkeit sind, 
und dazu muss das Gehirn im Zustand des Gleichgewichts sein. Sich einzubilden, der 
Mensch sei ein rein geistiges Wesen, ist ein ebenso großer Irrtum, wie anzunehmen, er 
sei ein rein materielles Wesen. Die geistige und die materielle Seite machen zusammen 
das menschliche Wesen aus. Wer aber nur die eine Seite anerkennt, verrät eine einseitig 
entwickelte, unausgeglichene Gehirnverfassung und verläuft sich dann in Begriffe und 
Anschauungen, die sich mit den wirklichen Verhältnissen nicht vereinbaren lassen und 
daher Widerspruch, Widerstand, Gewalt, Streit und Kampf herausfordern, also friedliche 
Zustände unmöglich machen.

Als Kinder der Natur ist es daher unsere Pflicht, uns allseitig zu entwickeln, nicht aber 
einseitig. Es ist ganz gut und schön, alles Mögliche über Himmel und Hölle zu wissen; 
aber jetzt ist doch das Wichtigste für uns, uns über das gegenwärtige Leben auf dieser 
Erde in jeder Beziehung auszukennen und seinen Anforderungen gerecht zu werden. 
Das spätere Leben wird seine eigenen Anforderungen haben, die wir hier gar nicht erfül
len können. Lernen wir uns selbst und die Schönheiten dieses Lebens besser kennen, 
dann werden wir auch ein sogenanntes künftiges Leben zu würdigen verstehen.

Schon der Heiland sah sich genötigt, die Jünger, seine Schüler, hierauf hinzuweisen, die 
ihn bestürmten, er möchte ihnen doch etwas über das geistige oder künftige Leben sa-
gen. Er sagte zu ihnen: „Wie könnt ihr das geistige oder künftige Leben begreifen, wenn 
ihr nicht einmal die grundlegenden Verhältnisse dieses Erdenlebens begreift!“

Die Schönheit dieses Lebens liegt darin, dass wir unsere besonderen Gaben, Fähig-
keiten, Talente und Eigenschaften kennen und zu unserem Fortschritt ausnutzen. Je 
mehr Fortschritte wir in dieser Beziehung machen, umso klarer erkennen wir das große 
Naturgesetz, dass nicht zwei Wesen einander gleich sein können, wenn sie sich auch 
ähnlich sein mögen. Dann lernen wir auch die anderen besser verstehen und ihre Eigen-
heiten anerkennen, anstatt dass wir versuchen, ihnen unsere Eigenheiten aufzudrän-
gen, womit wir nur unsere Unkenntnis beweisen würden.

Alle Menschen haben ihre besonderen Eigentümlichkeiten oder ihre charakteristischen 
Eigenheiten, durch die sie sich voneinander unterscheiden und die sie nicht etwa able-
gen, sondern pflegen und vervollkommnen sollen; denn darin liegt der besondere Wert 
jedes Menschen. Wir sollen unsere Eigenheiten kennen und sollen lernen, von ihnen 
zu unserer Entwicklung Gebrauch zu machen. Dann werden wir einsehen, dass wir in 
Wirklichkeit nichts aufzugeben haben, sondern dass uns alles, selbst unsere Eigenhei- 
ten, zum Besten dienen.

Nur wenn wir den kleinen Dingen 
im Alltagsleben Aufmerksamkeit 
schenken und die kleinen Pflicht-
en tagtäglich sorgfältig erfüllen, 
wird die Natur ihr Schatzhaus 
vor uns öffnen und dessen Fülle 
vor uns ausbreiten. Meist sind wir 
aber zu ungeduldig, um uns mit 
Kleinigkeiten abzugeben, und set-
zen dadurch die Ursache dafür, 
dass wir unser vorgestecktes Ziel 
in diesem Leben nicht erreichen. 
Wir streben nach Hohem und wol-
len Großes leisten, vergessen aber dabei, dass auch ein großes Bauwerk nur dadurch 
zustande kommt, dass viele kleine Steine sorgfältig aufeinander gesetzt werden. Selbst 
die riesigsten Gebäude setzen sich aus lauter kleinen Teilen zusammen. Der Grund für 
unsere falsche Einstellung ist, dass unser Nervensystem ungleichmäßig entwickelt ist, 
dass daher unsere Sinneswerkzeuge einseitig arbeiten und unser Urteil einseitig oder 
voreilig ist. Das uns fehlende innere Gleichgewicht oder die Ausgeglichenheit kann uns 
nur dadurch werden, dass wir uns Tag für Tag bemühen, im Kleinen treu, gewissenhaft 
und sorgfältig zu sein.

Auszüge aus Mazdaznan-Atem- und Gesundheitskunde. 
Ausgewählt und bearbeitet von Jens Trautwein.

Bilder: Adobe Stock: ©  goodluz, © Muhammad, © roberto, © encierro, © Asimabbas

MAZDAZNAN Atem- und Gesundheitskunde
Das Standardwerk der Atemkunde mit vielen Atemübungen, die 
der körperlichen Gesundheit und der geistigen Weiterentwick
lung dienen. Reinigung des Blutes, Stärkung des Nervensys
tems, Entwicklung der Sinne, Entspannung und Konzentration 
durch eine vertiefte und bewusste Atmung.

Die MAZDAZNAN Atem- und Gesundheitskunde gibt es als: 
• Buch (Print) • E-Book (PDF) • Hörbuch (MP3)

MAZDAZNAN Selbstdiagnostik
Jeder Mensch ist individuell und doch basiert jeder Mensch auf 
den gleichen Konstitutionen – materiell, spirituell, intellektuell. 
Das Zusammenspiel dieser drei Prinzipien macht unser Denken, 
Reden und Handeln aus und bestimmt unsere körperlichen, 
emotionalen und geistigen Stärken und Schwächen. Durch die 
Selbstdiagnostik lernen wir uns selbst und andere besser kennen 
und entdecken Möglichkeiten, die eigenen Stärken und Schwä
chen auszugleichen und die der anderen besser zu verstehen.

Die Mazdaznan-Lebenskunde wurde Anfang des 20. Jahrhunderts von Otoman Z. Hanish 
begründet und verbreitet. Durch die Kraft der Gedanken, die Pflege des bewussten Atems, 
eine individuelle Ernährung und die Anwendung natürlicher Heilmittel soll jeder Menschen 
dazu inspiriert werden, ein gesundes, bewusstes und sinnerfülltes Leben zu führen.

Mazdaznan (sprich: „Masdasnan“) ist die Abkürzung für das altpersische Wort  
„Mazdayaznan“ und bedeutet „Meistergedanke“ oder „der Gedanke, der alles meistert 
und alles umfasst“: den Gedanken, das Wort und die Tat. 

Lernen Sie die Mazdaznan-Atem-, Drüsen- und Harmonie- 
Übungen unter fachkundiger Anleitung kennen. In Seminaren vor 
Ort oder in Online-Formaten vermitteln erfahrene Referenten die 
Mazdaznan-Lehre in Theorie und Praxis.

Besuchen Sie unsere Website: https://mazdaznan.eu

Dort können Sie Medien bestellen und sich zu den Online-Kur
sen anmelden. Zudem finden Sie weiterführende Informationen 
über die Mazdaznan-Lebenskunde und zahlreiche persönliche 
Erfahrungsberichte.

Impressum: Mazdaznan-Verlag 
Zur Ziegelhütte 13, 76228 Karlsruhe, verlag@mazdaznan.de

ANZEIGE

Mazdaznan-Themenschwerpunkt: Bewusstsein



• 

• 

Die guten Gewohnheiten des täglichen Lebens müssen wir pflegen. Sie bedürfen der Pflege, 
während schlechte Gewohnheiten von selbst wachsen wie das Unkraut auf einem Feld, das sich 
selbst überlassen bleibt. In dem Augenblick, da wir aufhören, die guten Gewohnheiten zu pflegen, 
setzen wir uns schlechten Einflüssen aus. Das Wertvolle kann nicht für sich selbst sorgen, man 
muss ihm sorgfältige Pflege angedeihen lassen. Das liegt in der Natur der Sache; nicht, weil das 
Gute leicht schlecht wird, sondern weil es leicht vom Schlechten verdrängt wird, wie man es beim 
Queckengras sieht, das in einen gut gepflegten Rasen eindringt.

Die guten Gewohnheiten entspringen den 
guten Eigenschaften, die uns anvertraut 
worden sind zu dem Zweck, dass wir sie 
ausnützen. Wir müssen sie zunächst erk-
ennen und dann bekennen, dass sie zu uns 
gehören, wenn auch nicht zu unserer Indi-
vidualität im Herzen, so doch zu unserer 
körperlichen Erscheinung, der sie den Weg 
der Entwicklung erleichtern sollen. Wir dür-
fen sie also nicht vernachlässigen oder gar 
unterdrücken, sondern müssen sie einset-
zen – uns selbst zur Freude und zum Segen 
und unserer Umgebung als Beispiel zur Na-
cheiferung.

Erst wenn wir lernen, die vielfältigen Gelegenheiten, die sich uns Tag für Tag bieten, mehr zu un-
serer Förderung auszunutzen, erkennen wir weitere und größere Gelegenheiten in unserer Umge-
bung, aus denen wir Nutzen für uns und auch für andere ziehen können, und werden das, was die 
Menschheit braucht, nämlich bewusste Menschen.

Was nutzt uns das Leben, wenn wir nicht verstehen, uns jetzt, in dieser Gegenwart, seinen vollen 
Wert zu eigen zu machen! Erarbeiten wir uns den Wert des gegenwärtigen Lebens, dann erschließt 
es uns die unendlichen Schätze der Ewigkeit von selbst, die sich in der Gegenwart greifbar ver-
wirklichen lassen. Deshalb brauchen wir Menschen, die alle Möglichkeiten des Lebens erfassen.

Jetzt ist die Gegenwart, die ihre eigenen Gesetze, Rechte und Pflichten, ihr eigenes Denken und 
ihren eigenen Zeitgeist hat. Was vorher war, müssen wir alles wissen, um unsere daraus ge-
wordene Gegenwart zu verstehen. Aber die Gegenwart müssen wir selbst gestalten. Alles in der 
Vergangenheit Gewesene steckt auch in uns – aber wir wissen es nicht mehr, weil wir unsere 
Herkunft vergessen haben. Kein Wunder, dass wir dann die Gegenwart nicht verstehen, sie nicht 
meistern, sie nicht ausschöpfen!

Der bewusste Mensch braucht Religion oder Führung aus sich selbst heraus zum Fortschritt auf 
dieser Welt und in diesem gegenwärtigen Leben. Wer das nicht erkennt, passt nicht in die neue 
Zeit mit dem neuen Denken und wird deshalb geführt von den Gesetzen der Begrenzung, des 
Zwangs und der uralten Autoritäten. Der bewusste Mensch aber hat sich auf das in ihm niederge-
legte Gesetz zu besinnen und mit dessen Hilfe die in ihm niedergelegten Werte aus sich herauszu-
holen und sie in den Dienst des Ganzen zu stellen. Das verlangt der Zeitgeist von ihm und dann 
hat er auch kein Verlangen nach den Reichtümern anderer. Das ist der Sinn des gegenwärtigen 
Lebens: dass alles Gegenwärtige seinen vollen Wert, seinen inneren Reichtum, seine Gaben und 
Fähigkeiten so vollkommen wie nur möglich offenbare und dass aus diesen Offenbarungen eine 
neue, noch vollkommenere Gegenwart herauswachse.

Die einzige wirkliche Hilfe in jeder Lage sind unsere eigenen Fähigkeiten und Talente. Deshalb darf 

Gute und schlechte Gewohnheiten

der Mensch, der sich behaupten will, auch nicht mehr das Geld, sondern muss seine Arbeitskraft 
als Kapital ansehen, die allein Werte schafft. Er wünscht sich deshalb auch nicht mehr Reichtum, 
sondern nützliche, praktische und wertvolle Arbeit, bei der er seine Fähigkeiten und Gaben zum 
Fortschritt auf allen Gebieten des Lebens einsetzen kann.

Durch Selbstbeherrschung und Bemeisterung des Körpers werden wir uns nach und nach der 
inneren Führung oder der Führung aus uns selbst heraus bewusst, in der das Geheimnis unserer 
Kraft, unseres Erfolgs und unseres Glücks liegt. Vertrauen wir uns dieser eigenen inneren Führung 
selbst in den kleinen Dingen des täglichen Lebens an, dann können wir nicht mehr fehlgehen. Nur 
wer im Kleinen treu ist, kann auch im Großen treu sein.

Je einfacher wir leben, je mehr wir alle Vorgänge des täglichen Lebens auf das Prinzipielle, Gr
undsätzliche zurückführen und mit Verständnis und Erkenntnis erfüllen und leiten, umso eher und 
umso leichter wird uns die Selbstbeherrschung zur Selbstverständlichkeit oder zu einer guten 
Gewohnheit. Von Tag zu Tag entdecken wir selbst mehr und mehr die Wahrheit der Dinge, anstatt 
von anderen Beweise zu erwarten, und erkennen zugleich, dass wir immer origineller, individueller 
und schöpferischer im Denken, Reden und Handeln werden und dass die Welt der Erscheinungen, 
wie die Natur sie vor uns stellt, nur das Spiegelbild unseres eigenen Wesens ist, in dem der ewig
wirkende Gottgedanke das Urbild niedergelegt hat.

Solches Selbstbewusstsein, solche Erkenntnis und Selbsterkenntnis erreichen wir nur, wenn 
wir unsere ganze Aufmerksamkeit der Gegenwart und den gegenwärtigen Notwendigkeiten zu
wenden. Macht der Geistestrieb in unserem Herzen einen Wunsch rege, dann müssen wir den 
Wunsch mit unserem Willen unterstützen, ihn mittels des Eingebungssinns dem Denkwesen zuleit
en, ihn verständig und vernünftig überschlagen und mit Hilfe des Verwirklichungssinns im rechten 
Geiste ausführen. Es genügt also nicht, nur Schönes und Edles zu denken und sich in Gedanken 
ein hohes Ziel zu stecken, sondern wir müssen dem Geiste im Herzen unsere Kräfte und Fähig
keiten zur Verfügung stellen, damit die Gedanken Wirklichkeit werden oder durch schöpferisches 
Handeln Gestalt und Form annehmen.

Dazu bietet sich aber nicht nur hier und da oder bei außergewöhnlichen Verhältnissen Gelegen
heit, sondern Tag für Tag mit jedem neuen Morgen. Deshalb müssen wir uns, sobald wir uns am 
Morgen erhoben haben und durch unsere Übungen gegangen sind, mit Leib und Seele auf unser 
Tagewerk einstellen oder konzentrieren. Dadurch sammeln sich schon alle Intelligenzen und Ener
gien auf ihr Ziel und wir vollziehen alles Notwendige mit Lust und Liebe, leicht und genau, sodass 
der Erfolg sicher ist und uns der gerechte Lohn wird. Wer aber mit Unlust und zerfahren an die 
Arbeit geht, vergeudet seine Kräfte und hat Misserfolg.

Für den, der höher steigen will, ist konzentrierte Arbeit ein Bedürfnis und eine Freude und niemals 
eine Last. Er hat auch nicht das Gefühl, dass die Arbeit ihn knechtet, sondern ist dankbar für das 
Vorrecht, seine Kräfte, Fähigkeiten und Gaben für nützliche Zwecke einsetzen zu können, und 
erblickt darin ein Mittel zu seiner materiellen, spirituellen und intellektuellen Entwicklung und einen 
Schritt in die Richtung der Vollkommenheit. Durch konzentrierte Arbeit schaffen wir uns nicht nur 
unser eigenes Heil und unsere eigene Befreiung aus den Ketten der rückständigen Umgebung, 
sondern geben ein Beispiel für alle unsere Mitmenschen.

So werden wir zu höheren und größeren Aufgaben und Taten und in Reiche geführt, die der be
grenzt Denkende nicht finden und sich nicht erschließen kann, es sei denn, er erwacht auch zum 
Bewusstsein seiner selbst oder der Gottesintelligenz in seinem Herzen.•

Von Dr. O. Z. Hanish. 
Auszüge aus Mazdaznan-Atem- und Gesundheitskunde.



• 

• 

Die guten Gewohnheiten des täglichen Lebens müssen wir pflegen. Sie bedürfen der Pflege, 
während schlechte Gewohnheiten von selbst wachsen wie das Unkraut auf einem Feld, das sich 
selbst überlassen bleibt. In dem Augenblick, da wir aufhören, die guten Gewohnheiten zu pflegen, 
setzen wir uns schlechten Einflüssen aus. Das Wertvolle kann nicht für sich selbst sorgen, man 
muss ihm sorgfältige Pflege angedeihen lassen. Das liegt in der Natur der Sache; nicht, weil das 
Gute leicht schlecht wird, sondern weil es leicht vom Schlechten verdrängt wird, wie man es beim 
Queckengras sieht, das in einen gut gepflegten Rasen eindringt.

Die guten Gewohnheiten entspringen den 
guten Eigenschaften, die uns anvertraut 
worden sind zu dem Zweck, dass wir sie 
ausnützen. Wir müssen sie zunächst erk
ennen und dann bekennen, dass sie zu uns 
gehören, wenn auch nicht zu unserer Indi
vidualität im Herzen, so doch zu unserer 
körperlichen Erscheinung, der sie den Weg 
der Entwicklung erleichtern sollen. Wir dür
fen sie also nicht vernachlässigen oder gar 
unterdrücken, sondern müssen sie einset
zen – uns selbst zur Freude und zum Segen 
und unserer Umgebung als Beispiel zur Na
cheiferung.

Erst wenn wir lernen, die vielfältigen Gelegenheiten, die sich uns Tag für Tag bieten, mehr zu un
serer Förderung auszunutzen, erkennen wir weitere und größere Gelegenheiten in unserer Umge
bung, aus denen wir Nutzen für uns und auch für andere ziehen können, und werden das, was die 
Menschheit braucht, nämlich bewusste Menschen.

Was nutzt uns das Leben, wenn wir nicht verstehen, uns jetzt, in dieser Gegenwart, seinen vollen 
Wert zu eigen zu machen! Erarbeiten wir uns den Wert des gegenwärtigen Lebens, dann erschließt 
es uns die unendlichen Schätze der Ewigkeit von selbst, die sich in der Gegenwart greifbar ver
wirklichen lassen. Deshalb brauchen wir Menschen, die alle Möglichkeiten des Lebens erfassen.

Jetzt ist die Gegenwart, die ihre eigenen Gesetze, Rechte und Pflichten, ihr eigenes Denken und 
ihren eigenen Zeitgeist hat. Was vorher war, müssen wir alles wissen, um unsere daraus ge
wordene Gegenwart zu verstehen. Aber die Gegenwart müssen wir selbst gestalten. Alles in der 
Vergangenheit Gewesene steckt auch in uns – aber wir wissen es nicht mehr, weil wir unsere 
Herkunft vergessen haben. Kein Wunder, dass wir dann die Gegenwart nicht verstehen, sie nicht 
meistern, sie nicht ausschöpfen!

Der bewusste Mensch braucht Religion oder Führung aus sich selbst heraus zum Fortschritt auf 
dieser Welt und in diesem gegenwärtigen Leben. Wer das nicht erkennt, passt nicht in die neue 
Zeit mit dem neuen Denken und wird deshalb geführt von den Gesetzen der Begrenzung, des 
Zwangs und der uralten Autoritäten. Der bewusste Mensch aber hat sich auf das in ihm niederge
legte Gesetz zu besinnen und mit dessen Hilfe die in ihm niedergelegten Werte aus sich herauszu
holen und sie in den Dienst des Ganzen zu stellen. Das verlangt der Zeitgeist von ihm und dann 
hat er auch kein Verlangen nach den Reichtümern anderer. Das ist der Sinn des gegenwärtigen 
Lebens: dass alles Gegenwärtige seinen vollen Wert, seinen inneren Reichtum, seine Gaben und 
Fähigkeiten so vollkommen wie nur möglich offenbare und dass aus diesen Offenbarungen eine 
neue, noch vollkommenere Gegenwart herauswachse.

Die einzige wirkliche Hilfe in jeder Lage sind unsere eigenen Fähigkeiten und Talente. Deshalb darf 

Mazdaznan-Themenschwerpunkt: Bewusstsein

der Mensch, der sich behaupten will, auch nicht mehr das Geld, sondern muss seine Arbeitskraft 
als Kapital ansehen, die allein Werte schafft. Er wünscht sich deshalb auch nicht mehr Reichtum, 
sondern nützliche, praktische und wertvolle Arbeit, bei der er seine Fähigkeiten und Gaben zum 
Fortschritt auf allen Gebieten des Lebens einsetzen kann.

Durch Selbstbeherrschung und Bemeisterung des Körpers werden wir uns nach und nach der 
inneren Führung oder der Führung aus uns selbst heraus bewusst, in der das Geheimnis unserer 
Kraft, unseres Erfolgs und unseres Glücks liegt. Vertrauen wir uns dieser eigenen inneren Führung 
selbst in den kleinen Dingen des täglichen Lebens an, dann können wir nicht mehr fehlgehen. Nur 
wer im Kleinen treu ist, kann auch im Großen treu sein.

Je einfacher wir leben, je mehr wir alle Vorgänge des täglichen Lebens auf das Prinzipielle, Gr-
undsätzliche zurückführen und mit Verständnis und Erkenntnis erfüllen und leiten, umso eher und 
umso leichter wird uns die Selbstbeherrschung zur Selbstverständlichkeit oder zu einer guten 
Gewohnheit. Von Tag zu Tag entdecken wir selbst mehr und mehr die Wahrheit der Dinge, anstatt 
von anderen Beweise zu erwarten, und erkennen zugleich, dass wir immer origineller, individueller 
und schöpferischer im Denken, Reden und Handeln werden und dass die Welt der Erscheinungen, 
wie die Natur sie vor uns stellt, nur das Spiegelbild unseres eigenen Wesens ist, in dem der ewig-
wirkende Gottgedanke das Urbild niedergelegt hat.

Solches Selbstbewusstsein, solche Erkenntnis und Selbsterkenntnis erreichen wir nur, wenn 
wir unsere ganze Aufmerksamkeit der Gegenwart und den gegenwärtigen Notwendigkeiten zu-
wenden. Macht der Geistestrieb in unserem Herzen einen Wunsch rege, dann müssen wir den 
Wunsch mit unserem Willen unterstützen, ihn mittels des Eingebungssinns dem Denkwesen zuleit-
en, ihn verständig und vernünftig überschlagen und mit Hilfe des Verwirklichungssinns im rechten 
Geiste ausführen. Es genügt also nicht, nur Schönes und Edles zu denken und sich in Gedanken 
ein hohes Ziel zu stecken, sondern wir müssen dem Geiste im Herzen unsere Kräfte und Fähig-
keiten zur Verfügung stellen, damit die Gedanken Wirklichkeit werden oder durch schöpferisches 
Handeln Gestalt und Form annehmen.

Dazu bietet sich aber nicht nur hier und da oder bei außergewöhnlichen Verhältnissen Gelegen-
heit, sondern Tag für Tag mit jedem neuen Morgen. Deshalb müssen wir uns, sobald wir uns am 
Morgen erhoben haben und durch unsere Übungen gegangen sind, mit Leib und Seele auf unser 
Tagewerk einstellen oder konzentrieren. Dadurch sammeln sich schon alle Intelligenzen und Ener-
gien auf ihr Ziel und wir vollziehen alles Notwendige mit Lust und Liebe, leicht und genau, sodass 
der Erfolg sicher ist und uns der gerechte Lohn wird. Wer aber mit Unlust und zerfahren an die 
Arbeit geht, vergeudet seine Kräfte und hat Misserfolg.

Für den, der höher steigen will, ist konzentrierte Arbeit ein Bedürfnis und eine Freude und niemals 
eine Last. Er hat auch nicht das Gefühl, dass die Arbeit ihn knechtet, sondern ist dankbar für das 
Vorrecht, seine Kräfte, Fähigkeiten und Gaben für nützliche Zwecke einsetzen zu können, und 
erblickt darin ein Mittel zu seiner materiellen, spirituellen und intellektuellen Entwicklung und einen 
Schritt in die Richtung der Vollkommenheit. Durch konzentrierte Arbeit schaffen wir uns nicht nur 
unser eigenes Heil und unsere eigene Befreiung aus den Ketten der rückständigen Umgebung, 
sondern geben ein Beispiel für alle unsere Mitmenschen.

So werden wir zu höheren und größeren Aufgaben und Taten und in Reiche geführt, die der be-
grenzt Denkende nicht finden und sich nicht erschließen kann, es sei denn, er erwacht auch zum 
Bewusstsein seiner selbst oder der Gottesintelligenz in seinem Herzen.•

Von Dr. O. Z. Hanish. 
Auszüge aus Mazdaznan-Atem- und Gesundheitskunde.



Unser Körper ist vollkommen in seiner 
Anlage. Aber wir sind noch nicht fähig, 
all das Gute, das in ihm verborgen ist, 
zu erkennen. Viele haben ihren Körper, 
der uns doch gleich einem Heiligtum 
sein sollte, so vernachlässigt, dass 
sie sich ihm gegenüber keiner Pflich- 
ten mehr bewusst sind, ihn geradezu 
als ein notwendiges Übel betrachten 
und sich in Reiche verlieren, aus de
nen eine Rückkehr schwer möglich 
ist. Dabei überentwickeln sie ihre Ein
bildungskraft so stark, dass sie den 

Boden unter den Füßen verlieren und wähnen, geistige Wesen zu sein. Dass sie 
dabei aber keine geistigen Fähigkeiten entwickeln, sondern in Wirklichkeit nur ihre 
Einbildungskraft steigern, ist ihnen nicht bewusst.

Auf den unteren Entwicklungsstufen gebraucht der Mensch vorwiegend die Einbildungs- 
kraft und lässt sich von ihr so lange leiten, bis er seine Sinne höher entwickelt hat, und 
selbst dann ist er immer noch geneigt, die Vorstellungen, die er sich einbildet, für einen 
Ausdruck seiner Vergeistigung zu halten, anstatt auf dem Boden der Wirklichkeit zu blei
ben und sich den Fortschritt Tag für Tag zu erarbeiten. Bevor er sich der falschen Rich
tung gewahr wird, beschäftigt er sich mit Dingen, die mit gesundem Menschenverstand 
nichts mehr zu tun haben.

Daher besitzen viele Menschen mehr Einbildungskraft, als für die Entwicklung ihrer fei
neren Sinne förderlich ist. Alle zwölf Sinne müssen aber gleichmäßig entwickelt sein, 
wenn wir imstande sein wollen, die Dinge so zu begreifen, wie sie in Wirklichkeit sind, 
und dazu muss das Gehirn im Zustand des Gleichgewichts sein. Sich einzubilden, der 
Mensch sei ein rein geistiges Wesen, ist ein ebenso großer Irrtum, wie anzunehmen, er 
sei ein rein materielles Wesen. Die geistige und die materielle Seite machen zusammen 
das menschliche Wesen aus. Wer aber nur die eine Seite anerkennt, verrät eine einseitig 
entwickelte, unausgeglichene Gehirnverfassung und verläuft sich dann in Begriffe und 
Anschauungen, die sich mit den wirklichen Verhältnissen nicht vereinbaren lassen und 
daher Widerspruch, Widerstand, Gewalt, Streit und Kampf herausfordern, also friedliche 
Zustände unmöglich machen.

Als Kinder der Natur ist es daher unsere Pflicht, uns allseitig zu entwickeln, nicht aber 
einseitig. Es ist ganz gut und schön, alles Mögliche über Himmel und Hölle zu wissen; 
aber jetzt ist doch das Wichtigste für uns, uns über das gegenwärtige Leben auf dieser 
Erde in jeder Beziehung auszukennen und seinen Anforderungen gerecht zu werden. 
Das spätere Leben wird seine eigenen Anforderungen haben, die wir hier gar nicht erfül
len können. Lernen wir uns selbst und die Schönheiten dieses Lebens besser kennen, 
dann werden wir auch ein sogenanntes künftiges Leben zu würdigen verstehen.

Schon der Heiland sah sich genötigt, die Jünger, seine Schüler, hierauf hinzuweisen, die 
ihn bestürmten, er möchte ihnen doch etwas über das geistige oder künftige Leben sa
gen. Er sagte zu ihnen: „Wie könnt ihr das geistige oder künftige Leben begreifen, wenn 
ihr nicht einmal die grundlegenden Verhältnisse dieses Erdenlebens begreift!“

Die Schönheit dieses Lebens liegt darin, dass wir unsere besonderen Gaben, Fähig
keiten, Talente und Eigenschaften kennen und zu unserem Fortschritt ausnutzen. Je 
mehr Fortschritte wir in dieser Beziehung machen, umso klarer erkennen wir das große 
Naturgesetz, dass nicht zwei Wesen einander gleich sein können, wenn sie sich auch 
ähnlich sein mögen. Dann lernen wir auch die anderen besser verstehen und ihre Eigen
heiten anerkennen, anstatt dass wir versuchen, ihnen unsere Eigenheiten aufzudrän
gen, womit wir nur unsere Unkenntnis beweisen würden.

Alle Menschen haben ihre besonderen Eigentümlichkeiten oder ihre charakteristischen 
Eigenheiten, durch die sie sich voneinander unterscheiden und die sie nicht etwa able
gen, sondern pflegen und vervollkommnen sollen; denn darin liegt der besondere Wert 
jedes Menschen. Wir sollen unsere Eigenheiten kennen und sollen lernen, von ihnen 
zu unserer Entwicklung Gebrauch zu machen. Dann werden wir einsehen, dass wir in 
Wirklichkeit nichts aufzugeben haben, sondern dass uns alles, selbst unsere Eigenhei- 
ten, zum Besten dienen.

Nur wenn wir den kleinen Dingen 
im Alltagsleben Aufmerksamkeit 
schenken und die kleinen Pflicht
en tagtäglich sorgfältig erfüllen, 
wird die Natur ihr Schatzhaus 
vor uns öffnen und dessen Fülle 
vor uns ausbreiten. Meist sind wir 
aber zu ungeduldig, um uns mit 
Kleinigkeiten abzugeben, und set
zen dadurch die Ursache dafür, 
dass wir unser vorgestecktes Ziel 
in diesem Leben nicht erreichen. 
Wir streben nach Hohem und wol
len Großes leisten, vergessen aber dabei, dass auch ein großes Bauwerk nur dadurch 
zustande kommt, dass viele kleine Steine sorgfältig aufeinander gesetzt werden. Selbst 
die riesigsten Gebäude setzen sich aus lauter kleinen Teilen zusammen. Der Grund für 
unsere falsche Einstellung ist, dass unser Nervensystem ungleichmäßig entwickelt ist, 
dass daher unsere Sinneswerkzeuge einseitig arbeiten und unser Urteil einseitig oder 
voreilig ist. Das uns fehlende innere Gleichgewicht oder die Ausgeglichenheit kann uns 
nur dadurch werden, dass wir uns Tag für Tag bemühen, im Kleinen treu, gewissenhaft 
und sorgfältig zu sein.

Auszüge aus Mazdaznan-Atem- und Gesundheitskunde. 
Ausgewählt und bearbeitet von Jens Trautwein.

Bilder: Adobe Stock: ©  goodluz, © Muhammad, © roberto, © encierro, © Asimabbas

MAZDAZNAN Atem- und Gesundheitskunde
Das Standardwerk der Atemkunde mit vielen Atemübungen, die 
der körperlichen Gesundheit und der geistigen Weiterentwick-
lung dienen. Reinigung des Blutes, Stärkung des Nervensys-
tems, Entwicklung der Sinne, Entspannung und Konzentration 
durch eine vertiefte und bewusste Atmung.

Die MAZDAZNAN Atem- und Gesundheitskunde gibt es als: 
• Buch (Print) • E-Book (PDF) • Hörbuch (MP3)

MAZDAZNAN Selbstdiagnostik
Jeder Mensch ist individuell und doch basiert jeder Mensch auf 
den gleichen Konstitutionen – materiell, spirituell, intellektuell. 
Das Zusammenspiel dieser drei Prinzipien macht unser Denken, 
Reden und Handeln aus und bestimmt unsere körperlichen, 
emotionalen und geistigen Stärken und Schwächen. Durch die 
Selbstdiagnostik lernen wir uns selbst und andere besser kennen 
und entdecken Möglichkeiten, die eigenen Stärken und Schwä-
chen auszugleichen und die der anderen besser zu verstehen.

Mazdaznan-Medien

Die Mazdaznan-Lebenskunde wurde Anfang des 20. Jahrhunderts von Otoman Z. Hanish 
begründet und verbreitet. Durch die Kraft der Gedanken, die Pflege des bewussten Atems, 
eine individuelle Ernährung und die Anwendung natürlicher Heilmittel soll jeder Menschen 
dazu inspiriert werden, ein gesundes, bewusstes und sinnerfülltes Leben zu führen.

Mazdaznan (sprich: „Masdasnan“) ist die Abkürzung für das altpersische Wort  
„Mazdayaznan“ und bedeutet „Meistergedanke“ oder „der Gedanke, der alles meistert 
und alles umfasst“: den Gedanken, das Wort und die Tat. 

Was ist Mazdaznan?

Seminare und Online-Kurse

Lernen Sie die Mazdaznan-Atem-, Drüsen- und Harmonie- 
Übungen unter fachkundiger Anleitung kennen. In Seminaren vor 
Ort oder in Online-Formaten vermitteln erfahrene Referenten die 
Mazdaznan-Lehre in Theorie und Praxis.

Besuchen Sie unsere Website: https://mazdaznan.eu

Dort können Sie Medien bestellen und sich zu den Online-Kur-
sen anmelden. Zudem finden Sie weiterführende Informationen 
über die Mazdaznan-Lebenskunde und zahlreiche persönliche 
Erfahrungsberichte.

Impressum: Mazdaznan-Verlag 
Zur Ziegelhütte 13, 76228 Karlsruhe, verlag@mazdaznan.de

ANZEIGE

sein


